L'évolution de la société japonaise a Hokkaido

Augustin Beraue
Conférence donnée a la Maison franco-japonaise le 15 février 1977.

Le sujet dont je vais traiter ici n'est pas & proprement parler un sujet socio-
logique ou bien d’histoire sociale, malgré ce que pourrait laisser croire le
titre. Ce n'est pas 'évolution de la société japonaise a Hokkaidé en elle-
méme dont je vais parler, Cest d’un aspect particulier de cette évolution.
Je m’explique : en préparant ma thése sur les campagnes de Hokkaido, jai
buté sur deux ou trois particularités, qui m'ont paru inexplicables alors que
je cherchais & définir un rapport global que j'appellerai, faute de mieux, le
rapport entre la société et ses lieux — les lieux qu’elle occupe et qu'elle orga-
nise matériellement. Ce rapport entre la société et ses licux est, a plusieurs
égards, tres différent 4 Hokkaido de ce qu'il est dans le reste du Japon. En
voici un exemple : & Hokkaido, la superficie moyenne des exploitations
agricoles est beaucoup plus vaste. Elle est de presque 7 hectares, contre
0,8 hectares dans les autres régions. Cette différence est banale si I'on tient
compte des conditions dans lesquelles ont été créées les campagnes de
Hokkaido, par une colonisation récente, vicille d’'un si¢cle environ. Cette
condition et d’autres, économiques, socioéconomiques ou climatiques, qui
interdisent une agriculture aussi intensive quailleurs, expliquent que la
taille des exploitations soit différente.



Augustin Beraue | Lévolution de la société japonaise a Hokkaido

Mais hormis cette particularité banale, il y en a une autre beaucoup
plus intrigante : les exploitations agricoles 4 Hokkaidd sont en perpétuel
agrandissement, et croissent tres vite. En vingt ans, entre les recensements
de 1955 et de 1975, elles ont exactement doublé, tandis qu’ailleurs, elles
sont restées pratiquement de la méme taille — elles n'ont gagné que 7 %,
ce qui est insignifiant. De plus, entre les deux derniers recensements, ceux
de 1970 et de 1975, les exploitations & Hokkaidd se sont accrues d’'un quart
en superficie moyenne, tandis qu’elles ont au contraire rétréci de 1 % dans
les autres régions japonaises. C’est trés peu, mais tout de méme : I'évolution
est non seulement différente, mais elle est inverse. La cause immédiate de
cette différence est qua Hokkaido, les agriculteurs qui abandonnent leurs
exploitations et qui émigrent sont beaucoup plus nombreux que dans le
reste du Japon, et qUils le font & un rythme beaucoup plus rapide. Pourquoi
cela? Est-ce parce que 'agriculture marche moins bien 4 Hokkaidd qu’ail-
leurs ? Non, lagriculture se développe aussi mal 4 Honshi qu'a Hokkaido.
Seulement les agriculteurs de Honsha — ce que j'appelle Honsh, ce n’est
pas seulement l'ile de Honsha, cest tout le Japon sauf Hokkaido — s’ils ne
bouclent plus leur budget, au lieu de partir, ils prennent un travail annexe.
Ils deviennent ce qu'on appelle des alternants. Aujourd’hui, neuf de ces
agriculteurs sur dix sont des alternants. De plus, les deux tiers d’entre eux
gagnent davantage par des occupations non agricoles que par 'agriculture.
Néanmoins, ils restent agriculteurs et recensés comme tels.

Pourquoi les agriculteurs de Hokkaidé ne deviennent-ils pas alternants
comme les autres ? Pourquoi s’en vont-ils ? Pourquoi abandonnent-ils? La
cause 2 laquelle on songe immédiatement est qua Hokkaidd, la sociécé
rurale n’a pas d’histoire. Elle s'est créée voici moins d’un siécle, en trois ou
quatre générations de colons. Labsence d’histoire expliquerait le manque
d’attachement 2 la terre, le manque d’attachement a 'exploitation agricole.
Mais cette explication est trop simple, parce qua Hokkaido méme, il y a de
tres fortes différences entre les localités dans le rythme du dépeuplement.
Et cela dans des conditions qui sont apparemment les mémes des points
de vue historique, économique, et des conditions naturelles. Lexplication
est donc ailleurs. Il faut peut-étre la chercher dans les principes de 'orga-
nisation de I'espace social et, pour en revenir a 'expression que jemployais
tout a 'heure, au rapport de la société a ses lieux. C’est parce que ce rapport
est différent 2 Hokkaid6 que les agriculteurs se comportent différemment.



CONFERENCE

Dong, il s'agit de définir ce rapport. Il y a toutefois un probleme :
cest quil ne sest pas implanté du jour au lendemain, au moment ot les
immigrants sont arrivés 3 Hokkaido. Au début, la société en formation
a Hokkaido n'est qu'un simple provin de la société 2 Honsha, et n'a pas
encore affirmé ses caractéristiques. A lorigine, il n’y aurait donc pas de
différence. Mais, inversement, rien ne dit quaujourd’hui, les différences
soient plus grandes qu'elles ne I'éraient hier. Les différences ne vont pas
forcément en sagrandissant. Au contraire, 3 plusieurs égards, elles sont
moindres aujourd’hui qu’elles ne I'étaient voici une dizaine d’années, il y
a moins d’une génération, en particulier du point de vue de la langue, soit
parce que Hokkaidé se rapproche du modéle commun au Japon, soit, au
contraire, parce que les autres régions suivent, avec un certain retard, la
voie empruntée par Hokkaido.

Cette évolution dans la définition du rapport de la société a ses lieux
peut sommairement se diviser en trois périodes. Je définirai la premicre,
qui correspond a peu prés au regne de Meiji, comme une période d’ins-
tabilité, parce que, dans un premier temps, la société originelle, la société
du vieux Japon, est d’abord ébranlée; elle émet des émigrants. Ces émi-
grants sont allés coloniser Hokkaid, mais ils ne se fixent pas du premier
coup. Ils peuvent aller d’un échec & un autre, se déplacer plusieurs fois dans
Hokkaido, rendant la société tres instable matériellement. La deuxiéme
période est celle de I'enracinement. A Hokkaids, il se forme une société
spécifique. Cette étape correspond & peu pres aux années qui vont de la
fin du regne de Meiji, aux environs de 1910, aux années trente de Showa,
Cest-a-dire 1955-1964. Et la troisi¢éme période serait une période de délo-
calisation, parce que, dans tout le pays, les particularités locales tendent
a seffacer. Les localités perdent non seulement leur originalité, mais un
grand nombre d’entre elles se dépeuplent, se vident. D’otr une délocalisa-
tion générale, visible en particulier 8 Hokkaido. Mais si la délocalisation est
plus marquée & Hokkaido quailleurs, cela tient & une certaine originalité,
qui s'est formée dans les deux phases précédentes.

La premiere période est celle d’une instabilité matérielle de la société.
Cela découle du fait que la premiere caractéristique de la sociéeé de
Hokkaido est qu’elle ne s'est pas formée & Hokkaidéo méme. On peut dire
quelle sest formée au départ & Honsha, parce qu'entre les émigrants qui
allaient & Hokkaido, il existe certains traits communs, dont le principal
est que tous sont en quelque sorte des laissés-pour-compte de I'évolution



Augustin Beraue | Lévolution de la société japonaise a Hokkaido

sociale des localités ot ils habitaient avant. On emploie & ce propos 'expres-
sion de datsurakusha Wi&¥#. Datsurakusha veut dire qu'ils sont « éjectés
et tombent en arri¢re ». Il Sagit surtout de petits paysans. Bien stir, ces
émigrants venaient de milieux sociaux trés divers : des nobles, par exemple,
et des membres de trés grandes familles. Néanmoins, U'essentiel de I'immi-
gration est composé de petits paysans éjectés de leur milieu originel par
lirruption de I'économie de marché dans les campagnes. Limmigration est
donc socialement assez homogene, il existe une certaine égalité sociale entre
les immigrants. Seulement, il ne me semble pas que ce soit cette relative
homogénéité sociale qui soit le trait décisif, mais plutdt des traits d’ordre
mental. En effet, cette société d’'immigrants est une société de déracinés. Le
mot qu'on emploie est nagaremono WiALE . Un nagaremono est un « étre qui
flue, qui coule ». Ces gens ont conscience d’étre des déracinés et agissent
en fonction de la conscience qu’ils en ont. Bien siir, il est banal de dire
que des colons sont des déracinés, puisque dans toutes les colonisations,
il y a un déracinement a lorigine. Seulement, le degré du choc ressenti a
P'occasion de ce déracinement nest pas le méme suivant les sociétés et les
cultures. Dans le cas des immigrants de Hokkaidd, il semble qu’il ait écé
particuli¢rement pénible et décisif, en raison de certaines particularités de la
société traditionnelle dont ils sont issus. Il y en a trois principales, toujours
du point de vue de ce rapport entre la société et ses lieux.

La premiere de ces particularités est que dans la société traditionnelle
japonaise, I'individu se définit moins en tant que tel, en tant qu'individu
face au monde, qu’en tant que ressortissant d’un ordre social, d’une topo-
logie sociale, dont 'un des principes de base est une opposition trés pro-
noncée entre le dedans uchi W et le dehors soto #+. Lindividu qui compose
cette société se définit par rapport  un dedans. Limmigrant, lui, est non
seulement éjecté de son dedans, hors de ce qui fonde sa personnalité, mais
il se rend dans le pole extréme du dehors, parce que Hokkaido n'est pas
rnimporte quel espace. Lile s'appelle ainsi depuis le début de Meiji, mais
pour les immigrants, pour la majorité de la société japonaise, elle continue
a sappeler, comme avant Meiji, Yezogashima 7, littéralement « I'ile
des sauvages ». C’est un espace hors culture, hors administration, kangai no
kitkan & DZEM]. Cest vraiment le pole extréme du dehors. Ainsi, 'immi-
grant est délogé de son dedans et rejeté dans le pole extréme du dehors. Le
choc qui en résulte est beaucoup plus important que, par exemple, dans
le cas d’un immigrant protestant qui irait coloniser ce qui est devenu les



CONFERENCE

Etats-Unis, car, dans ce dernier cas, un des fondements essentiels de sa
personnalité, cest que son individualité se définit en tant que telle face
a Dieu et face au monde — évidemment par d’autres traits aussi, mais ce
rapport est essentiel, et assez ubiquiste, parce que le moi, ot qu’il aille,
reste le moi, et que Dieu et le monde, cest toujours Dieu et le monde.
Le deuxiéme trait important de cette société traditionnelle, c’est que le
lignage, 'hérédicé, la famille prennent une valeur éthique, avec la religion
des ancétres. La valeur éthique que prend le lignage est matérialisée par la
maison, non pas seulement au sens matériel des batiments ot on habite,
mais dans sa dimension lignagere, qui est Uexpression d’une valeur éthique
de cette religion des ancétres. Cette maison — en japonais, 7e % — est un
pole spirituellement trés intense, et matériellement trés stable — bien plus
stable qu'il ne I'est dans beaucoup de sociétés occidentales. Par exemple, la
méme famille peut occuper la méme maison, le méme lopin, depuis des
siecles, sans bouger, tandis quen France, perpétuellement, au moins depuis
le Code civil, les patrimoines fonciers sont mobilisés par les alliances et par
les héritages. Uémigrant & Yezogashima quitte le pole qui fonde ses valeurs
éthiques. Dans un sens c’est une démission, un manquement et, a cet égard,
on emploie souvent le mot yonige 3%}, une « fuite nocturne ». Lémigrant
senfuit la nuit parce qu’il a honte par rapport a la société qui I'entoure. Il
est en tort de conscience, bien siir, et, naturellement, il se dissimule, ce
qu'on pourrait assimiler & une sorte de faute, motivé par I'invocation des
slogans que I'Etat lui fournit par le biais ’'une propagande intense pour la
colonisation de Hokkaidé. Néanmoins, il reste a la base cette démission qui
cause un choc dans sa personnalité.

La troisi¢éme particularité, importante de ce point de vue, Cest que
chaque individu, chaque groupe se définit par une topologie sociale, mais
pas wimporte laquelle ; c’est une topologie essentiellement inégalitaire, hié-
rarchisée. Or tous ces immigrants sont dés le départ radicalement égalisés.
Ils sont tous des laissés-pour-compte. Et, quand ils arrivent & Hokkaido,
ils repartent tous a zéro comme colons. Tout ce qui constituait les rapports
sociaux traditionnels se désintegre, et il faut en créer de nouveaux.

Le pionnier de Hokkaido nest pas un pionnier isolé, c’est le membre
d’un groupe qui, souvent, s'est formé dans la région de départ ou, au moins,
avant le défrichement. Cest dire que ces groupes, qui sont le germe de la
société en formation, ne doivent rien au milieu d’accueil. Ils se sont formés
avant et, de fait, il n'érait pas rare que certains simplantent, échouent,



Augustin Beraue | Lévolution de la société japonaise a Hokkaido

aillent ailleurs, parfois fassent un voyage de plusieurs centaines de kilo-
metres. Un exemple : un groupe venu de la région de Nagoya s’est implanté
a Setana. Au bout de deux ou trois ans, il échoue et il demande au gou-
vernement a s'installer ailleurs. Il S'en va alors non pas a c6té, mais jusqu'a
Toikanbetsu, dans un milieu tout a fait différent, & plusieurs centaines de
kilometres. Malgré cela, le groupe reste intégré et réussit a Toikanbetsu.
Cet exemple montre que la société est totalement indépendante des lieux
quelle occupe matériellement. Alors, on pourrait s’étonner : pourquoi
est-ce que cette société tres attachée A la terre dans le vieux Japon nlest
pas du tout attachée  la terre qu’elle habite 4 Hokkaidd ? C’est justement
parce que les Japonais sont tres attachés a leur vieux pays quils ne le sont
pas a leur nouveau milieu. Ils restent fideles au furusaro it 5, littéralement
le « vieux village », qui est le pays des ancétres. Une attitude trés répandue
parmi les colons de Hokkaido consistait a vouloir y faire fortune le plus
vite possible pour retourner au plus tot au pays. Ceux qui ont réussi étaient
peu nombreux, mais méme ceux qui ne sont pas parvenus a regagner leur
vieux pays et sont restés & Hokkaido y éraient trés instables, absolument pas
attachés 2 leur nouveau milieu. A ce point méme que, dans la région du
Tokachi, comme il y avait de la place, les colons, dont beaucoup étaient des
métayers, étaient si peu stables et partaient si souvent que les propriétaires
éraient obligés de rabaisser les redevances, dans certains cas & un niveau
symbolique — cela pour les colons ordinaires, mais aussi pour les colons
militaires, appelés tondenhei HIEE, qui éraient une particularicé de la colo-
nisation de Hokkaido. Ces derniers jouissaient d’une aide trés supérieure
a celle des colons ordinaires de Hokkaido et éraient maintenus par une
discipline militaire, de sorte qu'ils n’étaient pas libres de partir comme ils
le voulaient. Mais méme parmi ces tondenbei, quatre sur cinq échouaient
d’abord et allaient s'établir ailleurs. Il nexiste de statistiques que pour les
tondenhei, malheureusement, mais avec un taux de fixation de 20 % dans
leur cas, on peut étre certain que le nombre était bien plus bas pour les
colons ordinaires.

Cela dit, on ne peut pas expliquer toute cette instabilité de la société
dans son cadre matériel uniquement par la coupure qui existe entre les
lieux matériels et les lieux mentaux, 'espace de référence que constitue le
vieux Japon — autrement dit le clivage entre un espace de référence stable
et un espace matériel instable. Parce qua mesure que passent les années,
espace de référence, lui aussi, se déstabilise. Au départ, il y a désintégration



CONFERENCE

des topologies traditionnelles, puis le temps passe. Dans le nouveau milieu
s'instaure peu & peu un nouvel espace de référence qui, lui, est plus adapté
aux conditions matérielles. On entre ainsi dans la deuxi¢me période.

Cette deuxieme période est celle de 'enracinement. La société devient
locale, elle acquiert certaines particularités qui en font la société de
Hokkaido, spécifique et différente de celle du reste du Japon. A propos de
son identité, en japonais dominsei RN Cest-a-dire, mot & mot, « hok-
kaidité », circulent un grand nombre de mythes. La plupart d’entre eux
tendent A assimiler les particularités de cette société a 'exemple américain
du Nord. On parle d’« esprit pionnier », kaitaku seishin BI#EREH, ou bien,
d’apres Panglais américain pioneer spirit, paionia spiritto 734 F =7 AU v I,
ou encore, sur le modéle du Far West, on parle de Far North, et de « bataille
avec la grande nature », daishizen to no tatakai KEREDHE\ . Clest cette
bataille avec la grande nature qui aurait forgé loriginalité, la personnalité
du colon hokkaidois. Ces mythes sont extrémement intéressants a analyser
en eux-mémes, parce que ce sont eux qui conditionnent la perception que
la société se fait de ses lieux. Ce sont donc eux qui dictent, en partie, 'atta-
chement de la société a ses lieux. Il serait trop long de 'évoquer ici, aussi
jen ferai abstraction pour définir 'ordre social et mental qui me semble
caractériser la société de Hokkaido.

Le trait fondamental de cette société en formation, Cest que la structu-
ration qui la forme s’est produite moins du dedans que du dehors. En cela,
elle differe tres profondément, bien entendu, de la société traditionnelle
ailleurs au Japon. Le premier aspect de cette structuration par 'extérieur,
Cest que I'espace de Iile est défini par I'Etat avant d’étre peuplé. Cest I'Etat
qui trace le carroyage orthogonal définissant les emplacements allotis aux
colons, de méme qu'une grande partie de la toponymie, soit parce que cette
toponymie se rapporte a l'ordre du carroyage, le goban no me 3E#DH,
autrement dit '« échiquier », soit parce que le gouvernement transcrit, a
sa facon, la toponymie ainoue. On peut citer comme petit exemple de ces
transcriptions le cas d’une localité qui sappelle Otoineppu, un nom tout a
fait ainou, que le gouvernement transcrit Otoinefu %I : pu devient
fu. Cest un détail, mais tout 2 fait symbolique, car le fir fif assimile cet
espace, qui est totalement étranger, a la tradition administrative du pays.

Plus concrétement, la structuration de la sociéeé s'est fait en grande
partie par une injonction expresse du gouvernement de constituer des
groupements locaux, ce qu'on appelle dans toutes les campagnes japonaises



Augustin Beraue | Lévolution de la société japonaise a Hokkaido

buraku #7% — 'unité fondamentale de la société. Dans le vieux Japon, cela
correspond 2 la communauté locale traditionnelle. On lappelle buraku a
Hokkaidoé comme au vieux Japon. Cependant, le buraku de Hokkaido,
ce groupe de base, sest formé vers la fin de Meiji parce que, spécifique-
ment, le gouvernement avait compris que I'état d’astructuration de la
société compromettait la colonisation et le développement économique.
Ayant saisi qu’il fallait structurer la société, il a enjoint aux municipalités
de faire conclure a tous les groupements encore informels des agriculteurs
ce quil a appelé des contrats d’association, mdshiawase keiyaku HL &
PH). Les buraku de Hokkaido sont nés de ce type de contrats. Aussitot
créés, ces groupes ont été intégrés dans la politique agricole de I'Etat, parce
qu'une des fonctions de ces contrats était justement de créer des unités
locales pour recevoir et mettre en ceuvre cette politique agricole, dont un
des aspects essentiels était de susciter la constitution de coopératives. Or, les
coopératives, il y en avait bien sr de plusieurs tailles, mais les plus petites,
qu'on appelait ndji jigyokumiai FEFHEFEME et qui éraient de petites coo-
pératives d’entraide pour le travail de base, correspondaient au buraku. La
coincidence entre le buraku et la coopérative a conduit peu a peu a une
assimilation de fait, dont un des effets a été leur développement trés rapide
a Hokkaid6. Ainsi, avant la guerre, la grande majorité des agriculteurs de
Hokkaido était organisée en coopératives, tandis que dans le reste du pays,
la plupart travaillaient encore dans le cadre de communautés tradition-
nelles. Les buraku de Hokkaidd se sont constitués pour I'accomplissement
d’une fonction particuliére : la fonction agricole. A lorigine, il ne s’agit pas
de communautés comme les communautés traditionnelles du vieux Japon,
il sagit d’associations fonctionnelles remplissant un but précis.

Or, qui dit fonctionnalité du groupe de base dit qu’il existe en fonction
d’un appareil dont il est un élément. C’est un appareil supralocal, que ce
soient les circuits économiques du Japon ou bien 'appareil de la politique
agricole de I'Etat. Le buraku est donc un groupe de base qui ne constitue
quun élément au regard de la totalité quest le groupe traditionnel de la
communauté du vieux Japon. Il est partiel. Cette fonctionnalité se retrouve
aussi au niveau de I'individu et des membres qui composent le buraku. En
effet, dés le départ, le colon est jeté dans 'économie de marché, il se définit
en tant que producteur de vivres et vend sa production. Il ne se définit pas
comme un habitant d’un milieu local, mais comme un producteur fonc-
tionnel. Il a sa fonction dans un appareil supralocal, qui recouvre toutes



CONFERENCE

les localités. Pour reprendre la distinction désormais commune en frangais
entre « paysan » et « agriculteur » : le paysan est un individu qui se définit
par le milieu auquel il appartient; lagriculteur, lui, se caractérise par la
fonction économique qui est la sienne. On pourrait dire que les habitants
des campagnes de Hokkaido, dés le départ, n’étaient pas des paysans, ou
étaient moins des paysans que des agriculteurs. Ils étaient fonctionnels. Au
contraire, aujourd’hui encore, dans le reste du pays (et Cest une des parti-
cularités de la société rurale japonaise), les campagnes sont peuplées de pay-
sans. Clest pour cela que, en particulier, quand les agriculteurs ne bouclent
plus leur budget, ils prennent en outre une fonction non agricole, pour
neuf sur dix d’entre eux, et que beaucoup passent plus de temps 2 la ville,
a l'usine ou sur les chantiers, qu'ils n'en passent au village et a lagriculture.
Néanmoins, ils persistent  se sentir paysans, a se dire paysans. Ils existent
en tant que paysans.

Ce fonctionnalisme des structures sociales de Hokkaido se retrouve
directement dans lorganisation spatiale. En effet, les campagnes de
Hokkaido ont été peuplées en habitat dispersé, c’est-a-dire que chaque
colon était sur son terrain avec sa maison, sans possibilité de village. Cet
habitat dispersé, ou résident des agriculteurs, se distingue trés bien fonc-
tionnellement dés le début : des petits centres de service, habitat groupé
ol l'on trouve les commercants, les administrateurs, etc. Dés Uorigine, il y
a une complémentarité fonctionnelle entre la campagne et la ville. La ville
organise la circulation économique de la campagne, son encadrement poli-
tique, religieux. .. Naturellement, ce sont de petites villes, de quelques cen-
taines ou milliers d’habitants, mais qui fonctionnellement sont des villes
parce quil n'y réside pas ou peu d’agriculteurs, et qu'elles se définissent
en tant quappareil local d’'un appareil plus vaste, supralocal, que ce soit
celui de I'Erat, des circuits économiques ou autres. De cette organisation
spatiale fonctionnelle, il résulte alors que Pagriculteur de Hokkaido, per-
pétuellement et dés le début, ne se pense pas uniquement dans le cadre
de son milieu local. Il pense toujours au-dela de 'horizon immédiat : au
marché ot sa production sera vendue, a la politique agricole qui définit ce
qu’il doit faire, etc. Cest-a-dire que, dés le début, fonctionnellement, il est
intégré dans un appareil supralocal. Pour illustrer le propos, prenons le cas
de la région du Tokachi, célébre pour ses haricots rouges azuki /N5, qui
servent a faire un grand nombre de patisseries japonaises. La production
de ce haricot rouge est trés spéculative parce qulelle est sensible au climat;



Augustin Beraue | Lévolution de la société japonaise a Hokkaido

elle varie beaucoup selon les années et la demande. Pour le producteur de
ces azuki, le centre de son monde n'est pas seulement son champ, ou son
espace vécu immédiat, mais c'est aussi la bourse ol se joue le cours de
Pazuki, qui se trouve a Obihiro. Ainsi, dés le départ, il pense son espace
de référence au-dela de horizon local. Cette espece de décentrement entre
le milieu ot il vit et le milieu dans lequel il pense son espace de référence
illustre ce dont je parlerai ensuite.

Le milieu local cesse donc d’étre ce centre du monde qu'il est pour le
paysan traditionnel. Or, est-ce quon peut vivre sans un centre ? Non, je
ne le pense pas. Il faut que se produise alors, en méme temps, un recentre-
ment. A Hokkaidd, il semble que ce recentrement se soit produit non pas
sur le marché national ou international, ce qui n’est pas possible, mais sur
la famille, la cellule conjugale et 'individu. En effet, individu et famille,
soit la cellule conjugale, ont pris dés le début une valeur qu’ils n’avaient pas
dans la société traditionnelle, pour la bonne raison que I'émergence de la
cellule conjugale 3 Hokkaidd est le produit de son détachement du lignage
comme de la maison lignagere ie ainsi que du clan affin, dozokudan [F1EH,
Cest-a-dire parenté, mais une parenté souvent trés éloignée. Ni la maison
lignagere, ni le clan affin du dozokudan ne sont venus & Hokkaido, et nest
restée que la cellule conjugale. Un indice de cette émergence de la cellule
conjugale est qua Hokkaido, le taux de divorce a été trés vite beaucoup plus
bas que dans les campagnes traditionnelles. Par exemple, vers 1900, dans
le département d’Akita, il était de 5,88 pour 1000 habitants en raison du
fait qu'on y répudiait facilement les femmes quand elles n’agréaient pas a
la famille de leur mari. Le rapport contractuel entre les deux époux y avait
peu de poids en regard des exigences du lignage. A Hokkaids, au contraire,
tres vite, le taux de divorce a baissé, et vers 1900 il n’écait que de 2,8 %o ;
deux fois moins élevé que dans la région d’Akita, alors que cette derniére est
de celles qui ont fourni le plus d’immigrants & Hokkaido. Clest un indice
parmi d’autres, qui me semble assez représentatif.

Pour ce qui est de 'émergence de l'individu, il est beaucoup plus difficile
de la cerner, parce qu'il est tres facile de tomber a ce sujet dans les mythes,
dont celui du pionnier & I'américaine. Il semble toutefois évident que
Pémergence de I'individu résulte elle aussi de la désintégration des topolo-
gies traditionnelles : 'individu se définit par sa place dans un ordre social,
moins qu’en tant que tel, ce qui se traduit en particulier dans les niveaux de
langue. On ne dit pas « je », on se présente d’aprés sa place dans cet ordre



CONFERENCE

social. Or, & Hokkaidd, tres vite, les niveaux de langue se sont trés sensible-
ment appauvris. On remarque aujourd’hui une évolution en ce sens dans
tout le Japon, mais 2 Hokkaido elle érait trés nette bien auparavant et elle
Pest toujours davantage que dans le reste du pays — par exemple, le langage
féminin y est beaucoup plus proche du langage masculin. Autre indice, les
mots employés pour dire « je », « tu » et « vous » sont moins nombreux que
dans les autres régions : celui qui parle se définit plus volontiers comme
« je » en tant que tel que par sa place dans la société. Pour mentionner un
dernier exemple, il y a un an environ, en 1976, le Hokkaido shinbun AL
JEFTH], le plus grand journal de Iile, publiait 'interview d’une étudiante
de Kushiro, une ville dans l'est, partie faire ses études dans une universicé
a cycle court, tandai iR, a Aizu, Aizuwakamatsu, dans le département
de Fukushima. Elle disait aux journalistes : « Les gens d’Aizu, ils acceptent
comme ¢a le point de vue de leur entourage, de leur milieu. » Elle emploie
Pexpression sunnari ukeireru $A %0317 A5 @ « Ils le font leur, comme
¢a, directement ». Puis elle dit : « Moi, a leur place, je ferais plutdt ce que jai
envie de faire. » (Watashi nara yaritai koto o yatte shimaimasu T2 5520 72\
ZE&P-oTLEVET,) Il sagit la d’'une personnalité tout a fait différente.
La troisitme période enfin, celle de la délocalisation, se caractérise par
une perte du localisme. Si on résume 'évolution des deux périodes précé-
dentes, on voit quelles se ramenent a I'affaiblissement des ordres sociaux
fondés sur les relations de parenté et de localité et au contraire & un renfor-
cement de l'ordre social fondé sur le primat de I'individu et des fonctions.
Cela conduit directement & un affaiblissement de 'attachement de la société
A ses lieux. En effet, si I'individu se définit comme ressortissant 4 un certain
milieu, dans une topologie sociale définie, il ne peut pas quitter ce milieu
sans une crise profonde de sa personnalité, et donc le fera trés difficilement.
Au contraire, s'il se définit d’abord comme individu « je » face au monde, la
crise sera beaucoup moins profonde, et il quittera son milieu beaucoup plus
facilement. Cest ainsi qu'on voit que I'agriculteur de Hokkaidé quitte sa
fonction de producteur agricole quand elle ne suffit pas & assurer son exis-
tence, et par la méme occasion, il quitte son milieu. En somme, les lieux,
dans ce type de rapports sociaux, sont subordonnés 4 la fonction : si elle
marche, on reste, sinon, on 'abandonne. Et la subordination des lieux aux
fonctions est un des attributs les plus décisifs des sociétés urbanisées, tech-
nologiques. Vous pouvez voir, dans une société urbanisée, des aires enticres
subordonnées a un trés petit nombre de fonctions : par exemple, une ville



Augustin Beraue | Lévolution de la société japonaise a Hokkaido

dortoir. Au contraire, c’est 'inverse dans une société traditionnelle, ou ce
sont les fonctions qui sont subordonnées aux lieux, selon leur échelle. Par
exemple, dans un petit village traditionnel, vous trouverez toutes les fonc-
tions nécessaires, ou presque, a l'existence des gens qui y habitent.

Or, si dans les sociétés urbanisées les lieux sont subordonnés aux fonc-
tions — et il me semble que c’est un des traits remarquables de cette ile — ce
n'est pas un hasard si I'urbanisation est beaucoup plus poussée 2 Hokkaido
que dans le reste du Japon. Si 'on compare la proportion de la population
qui vit dans les campagnes a celle de la population urbaine, Hokkaido est
classée méme avant le Kantd, la région de Tokyo. Dans le Kantd, les villes
sont trés grandes, mais les campagnes sont aussi trés peuplées, tandis qu'a
Hokkaido, les villes sont grandes et les campagnes sont, comparativement,
des déserts. C'est un critére quantitatif, mais il y a aussi des criteres quali-
tatifs. Dans les sociétés urbanisées, le taux de délinquance augmente, par
exemple, celui d’alcoolisme aussi, souvent — pas systématiquement, mais
Cest un des critéres. Tokyo a les taux d’alcoolisme et de délinquance parmi
les plus hauts du Japon, et il en va de méme & Hokkaidé. Le taux de divorce
constitue un autre indice de cet état de fait. J’ai déja rappelé que le taux de
divorce érait un signe de modernité parce qu'il érait élevé dans la sociéeé
traditionnelle, et qu'ensuite il sabaisse puis, quand l'urbanisation pro-
gresse, il augmente de nouveau. Clest le cas dans toutes les villes du Japon
depuis la guerre. Or, depuis quelques années, Hokkaidd, qui avait un taux
trés bas, a dépassé celui des plus grandes villes, et a maintenant le taux le
plus élevé du pays. Que signifient ces indices de délinquance, de divorce,
etc.? Cela révele que l'individu est moins maintenu dans un ordre social
qu’il ne I'érait dans la société traditionnelle. Par exemple, dans la région du
Tokachi, dans la municipalité¢ de Toyokoro, o se trouve une localité que
Pon surnomme le secteur Ninomiya, parce que peuplé par des adeptes de
la doctrine de Ninomiya Sontoku % (dont un des aspects est que
les groupes adeptes ont une structure communautaire trés stricte, que l'on
peut assimiler a la communauté traditionnelle), il y a une coincidence trés
curieuse entre ces structures et le taux d’attachement a la terre. Dans ce
secteur Ninomiya, le taux d’émigration rurale est trés inférieur & ce qu'il est
dans le reste de la municipalité et de Hokkaido.

Pour conclure en quelques mots, Hokkaido est ainsi une des régions les
plus avancées du Japon sur la voie de 'urbanisation, par la fonctionnali-
sation des lieux et donc la décroissance de I'attachement de 'individu aux



CONFERENCE

lieux qu’il occupe. Peut-on dire que les autres vont suivre la méme voie ?
Je ne le pense pas. Il est méme évident que non. Dans le reste du pays, il
continue & subsister, non pas bien siir la communauté traditionnelle qui a
été ébranlée depuis plusieurs générations, mais quelque chose des anciennes
topologies, tres différent des topologies mentales et sociales de la société
francaise. C’est en raison de ces topologies spécifiques de la société japo-
naise que 'attachement des agriculteurs 2 la terre est beaucoup plus fort au
Japon qu’il ne l'est en France, par exemple. Mais &4 Hokkaidé ce n'est pas
le cas, et le reste du Japon ne montre pas du tout une tendance 2 suivre la
méme évolution.






