
L’évolution de la société japonaise à Hokkaidō

Augustin Berque 
Conférence donnée à la Maison franco-japonaise le 15 février 1977.

Le sujet dont je vais traiter ici n’est pas à proprement parler un sujet socio-
logique ou bien d’histoire sociale, malgré ce que pourrait laisser croire le 
titre. Ce n’est pas l’évolution de la société japonaise à Hokkaidō en elle-
même dont je vais parler, c’est d’un aspect particulier de cette évolution. 
Je m’explique : en préparant ma thèse sur les campagnes de Hokkaidō, j’ai 
buté sur deux ou trois particularités, qui m’ont paru inexplicables alors que 
je cherchais à définir un rapport global que j’appellerai, faute de mieux, le 
rapport entre la société et ses lieux – les lieux qu’elle occupe et qu’elle orga-
nise matériellement. Ce rapport entre la société et ses lieux est, à plusieurs 
égards, très différent à Hokkaidō de ce qu’il est dans le reste du Japon. En 
voici un exemple : à Hokkaidō, la superficie moyenne des exploitations 
agricoles est beaucoup plus vaste. Elle est de presque 7  hectares, contre 
0,8 hectares dans les autres régions. Cette différence est banale si l’on tient 
compte des conditions dans lesquelles ont été créées les campagnes de 
Hokkaidō, par une colonisation récente, vieille d’un siècle environ. Cette 
condition et d’autres, économiques, socioéconomiques ou climatiques, qui 
interdisent une agriculture aussi intensive qu’ailleurs, expliquent que la 
taille des exploitations soit différente.



Augustin Berque  |  L’évolution de la société japonaise à Hokkaidō

Mais hormis cette particularité banale, il y en a une autre beaucoup 
plus intrigante : les exploitations agricoles à Hokkaidō sont en perpétuel 
agrandissement, et croissent très vite. En vingt ans, entre les recensements 
de 1955 et de 1975, elles ont exactement doublé, tandis qu’ailleurs, elles 
sont restées pratiquement de la même taille – elles n’ont gagné que 7 %, 
ce qui est insignifiant. De plus, entre les deux derniers recensements, ceux 
de 1970 et de 1975, les exploitations à Hokkaidō se sont accrues d’un quart 
en superficie moyenne, tandis qu’elles ont au contraire rétréci de 1 % dans 
les autres régions japonaises. C’est très peu, mais tout de même : l’évolution 
est non seulement différente, mais elle est inverse. La cause immédiate de 
cette différence est qu’à Hokkaidō, les agriculteurs qui abandonnent leurs 
exploitations et qui émigrent sont beaucoup plus nombreux que dans le 
reste du Japon, et qu’ils le font à un rythme beaucoup plus rapide. Pourquoi 
cela ? Est-ce parce que l’agriculture marche moins bien à Hokkaidō qu’ail-
leurs ? Non, l’agriculture se développe aussi mal à Honshū qu’à Hokkaidō. 
Seulement les agriculteurs de Honshū – ce que j’appelle Honshū, ce n’est 
pas seulement l’île de Honshū, c’est tout le Japon sauf Hokkaidō – s’ils ne 
bouclent plus leur budget, au lieu de partir, ils prennent un travail annexe. 
Ils deviennent ce qu’on appelle des alternants. Aujourd’hui, neuf de ces 
agriculteurs sur dix sont des alternants. De plus, les deux tiers d’entre eux 
gagnent davantage par des occupations non agricoles que par l’agriculture. 
Néanmoins, ils restent agriculteurs et recensés comme tels.

Pourquoi les agriculteurs de Hokkaidō ne deviennent-ils pas alternants 
comme les autres ? Pourquoi s’en vont-ils ? Pourquoi abandonnent-ils ? La 
cause à laquelle on songe immédiatement est qu’à Hokkaidō, la société 
rurale n’a pas d’histoire. Elle s’est créée voici moins d’un siècle, en trois ou 
quatre générations de colons. L’absence d’histoire expliquerait le manque 
d’attachement à la terre, le manque d’attachement à l’exploitation agricole. 
Mais cette explication est trop simple, parce qu’à Hokkaidō même, il y a de 
très fortes différences entre les localités dans le rythme du dépeuplement. 
Et cela dans des conditions qui sont apparemment les mêmes des points 
de vue historique, économique, et des conditions naturelles. L’explication 
est donc ailleurs. Il faut peut-être la chercher dans les principes de l’orga-
nisation de l’espace social et, pour en revenir à l’expression que j’employais 
tout à l’heure, au rapport de la société à ses lieux. C’est parce que ce rapport 
est différent à Hokkaidō que les agriculteurs se comportent différemment.



Conférence

Donc, il s’agit de définir ce rapport. Il y a toutefois un problème : 
c’est qu’il ne s’est pas implanté du jour au lendemain, au moment où les 
immigrants sont arrivés à Hokkaidō. Au début, la société en formation 
à Hokkaidō n’est qu’un simple provin de la société à Honshū, et n’a pas 
encore affirmé ses caractéristiques. À  l’origine, il n’y aurait donc pas de 
différence. Mais, inversement, rien ne dit qu’aujourd’hui, les différences 
soient plus grandes qu’elles ne l’étaient hier. Les différences ne vont pas 
forcément en s’agrandissant. Au contraire, à plusieurs égards, elles sont 
moindres aujourd’hui qu’elles ne l’étaient voici une dizaine d’années, il y 
a moins d’une génération, en particulier du point de vue de la langue, soit 
parce que Hokkaidō se rapproche du modèle commun au Japon, soit, au 
contraire, parce que les autres régions suivent, avec un certain retard, la 
voie empruntée par Hokkaidō.

Cette évolution dans la définition du rapport de la société à ses lieux 
peut sommairement se diviser en trois périodes. Je définirai la première, 
qui correspond à peu près au règne de Meiji, comme une période d’ins-
tabilité, parce que, dans un premier temps, la société originelle, la société 
du vieux Japon, est d’abord ébranlée ; elle émet des émigrants. Ces émi-
grants sont allés coloniser Hokkaidō, mais ils ne se fixent pas du premier 
coup. Ils peuvent aller d’un échec à un autre, se déplacer plusieurs fois dans 
Hokkaidō, rendant la société très instable matériellement. La deuxième 
période est celle de l’enracinement. À Hokkaidō, il se forme une société 
spécifique. Cette étape correspond à peu près aux années qui vont de la 
fin du règne de Meiji, aux environs de 1910, aux années trente de Shōwa, 
c’est-à-dire 1955-1964. Et la troisième période serait une période de délo-
calisation, parce que, dans tout le pays, les particularités locales tendent 
à s’effacer. Les localités perdent non seulement leur originalité, mais un 
grand nombre d’entre elles se dépeuplent, se vident. D’où une délocalisa-
tion générale, visible en particulier à Hokkaidō. Mais si la délocalisation est 
plus marquée à Hokkaidō qu’ailleurs, cela tient à une certaine originalité, 
qui s’est formée dans les deux phases précédentes.

La première période est celle d’une instabilité matérielle de la société. 
Cela découle du fait que la première caractéristique de la société de 
Hokkaidō est qu’elle ne s’est pas formée à Hokkaidō même. On peut dire 
qu’elle s’est formée au départ à Honshū, parce qu’entre les émigrants qui 
allaient à Hokkaidō, il existe certains traits communs, dont le principal 
est que tous sont en quelque sorte des laissés-pour-compte de l’évolution 



Augustin Berque  |  L’évolution de la société japonaise à Hokkaidō

sociale des localités où ils habitaient avant. On emploie à ce propos l’expres-
sion de datsurakusha 脱落者. Datsurakusha veut dire qu’ils sont « éjectés 
et tombent en arrière ». Il s’agit surtout de petits paysans. Bien sûr, ces 
émigrants venaient de milieux sociaux très divers : des nobles, par exemple, 
et des membres de très grandes familles. Néanmoins, l’essentiel de l’immi-
gration est composé de petits paysans éjectés de leur milieu originel par 
l’irruption de l’économie de marché dans les campagnes. L’immigration est 
donc socialement assez homogène, il existe une certaine égalité sociale entre 
les immigrants. Seulement, il ne me semble pas que ce soit cette relative 
homogénéité sociale qui soit le trait décisif, mais plutôt des traits d’ordre 
mental. En effet, cette société d’immigrants est une société de déracinés. Le 
mot qu’on emploie est nagaremono 流れ者. Un nagaremono est un « être qui 
flue, qui coule ». Ces gens ont conscience d’être des déracinés et agissent 
en fonction de la conscience qu’ils en ont. Bien sûr, il est banal de dire 
que des colons sont des déracinés, puisque dans toutes les colonisations, 
il y a un déracinement à l’origine. Seulement, le degré du choc ressenti à 
l’occasion de ce déracinement n’est pas le même suivant les sociétés et les 
cultures. Dans le cas des immigrants de Hokkaidō, il semble qu’il ait été 
particulièrement pénible et décisif, en raison de certaines particularités de la 
société traditionnelle dont ils sont issus. Il y en a trois principales, toujours 
du point de vue de ce rapport entre la société et ses lieux.

La première de ces particularités est que dans la société traditionnelle 
japonaise, l’individu se définit moins en tant que tel, en tant qu’individu 
face au monde, qu’en tant que ressortissant d’un ordre social, d’une topo-
logie sociale, dont l’un des principes de base est une opposition très pro-
noncée entre le dedans uchi 内 et le dehors soto 外. L’individu qui compose 
cette société se définit par rapport à un dedans. L’immigrant, lui, est non 
seulement éjecté de son dedans, hors de ce qui fonde sa personnalité, mais 
il se rend dans le pôle extrême du dehors, parce que Hokkaidō n’est pas 
n’importe quel espace. L’île s’appelle ainsi depuis le début de Meiji, mais 
pour les immigrants, pour la majorité de la société japonaise, elle continue 
à s’appeler, comme avant Meiji, Yezogashima 蝦夷島, littéralement « l’île 
des sauvages ». C’est un espace hors culture, hors administration, kangai no 
kūkan 管外の空間. C’est vraiment le pôle extrême du dehors. Ainsi, l’immi-
grant est délogé de son dedans et rejeté dans le pôle extrême du dehors. Le 
choc qui en résulte est beaucoup plus important que, par exemple, dans 
le cas d’un immigrant protestant qui irait coloniser ce qui est devenu les 



Conférence

États-Unis, car, dans ce dernier cas, un des fondements essentiels de sa 
personnalité, c’est que son individualité se définit en tant que telle face 
à Dieu et face au monde – évidemment par d’autres traits aussi, mais ce 
rapport est essentiel, et assez ubiquiste, parce que le moi, où qu’il aille, 
reste le moi, et que Dieu et le monde, c’est toujours Dieu et le monde.  
Le deuxième trait important de cette société traditionnelle, c’est que le 
lignage, l’hérédité, la famille prennent une valeur éthique, avec la religion 
des ancêtres. La valeur éthique que prend le lignage est matérialisée par la 
maison, non pas seulement au sens matériel des bâtiments où on habite, 
mais dans sa dimension lignagère, qui est l’expression d’une valeur éthique 
de cette religion des ancêtres. Cette maison – en japonais, ie 家 – est un 
pôle spirituellement très intense, et matériellement très stable – bien plus 
stable qu’il ne l’est dans beaucoup de sociétés occidentales. Par exemple, la 
même famille peut occuper la même maison, le même lopin, depuis des 
siècles, sans bouger, tandis qu’en France, perpétuellement, au moins depuis 
le Code civil, les patrimoines fonciers sont mobilisés par les alliances et par 
les héritages. L’émigrant à Yezogashima quitte le pôle qui fonde ses valeurs 
éthiques. Dans un sens c’est une démission, un manquement et, à cet égard, 
on emploie souvent le mot yonige 夜逃げ, une « fuite nocturne ». L’émigrant 
s’enfuit la nuit parce qu’il a honte par rapport à la société qui l’entoure. Il 
est en tort de conscience, bien sûr, et, naturellement, il se dissimule, ce 
qu’on pourrait assimiler à une sorte de faute, motivé par l’invocation des 
slogans que l’État lui fournit par le biais d’une propagande intense pour la 
colonisation de Hokkaidō. Néanmoins, il reste à la base cette démission qui 
cause un choc dans sa personnalité.

La troisième particularité, importante de ce point de vue, c’est que 
chaque individu, chaque groupe se définit par une topologie sociale, mais 
pas n’importe laquelle ; c’est une topologie essentiellement inégalitaire, hié-
rarchisée. Or tous ces immigrants sont dès le départ radicalement égalisés. 
Ils sont tous des laissés-pour-compte. Et, quand ils arrivent à Hokkaidō, 
ils repartent tous à zéro comme colons. Tout ce qui constituait les rapports 
sociaux traditionnels se désintègre, et il faut en créer de nouveaux.

Le pionnier de Hokkaidō n’est pas un pionnier isolé, c’est le membre 
d’un groupe qui, souvent, s’est formé dans la région de départ ou, au moins, 
avant le défrichement. C’est dire que ces groupes, qui sont le germe de la 
société en formation, ne doivent rien au milieu d’accueil. Ils se sont formés 
avant et, de fait, il n’était pas rare que certains s’implantent, échouent, 



Augustin Berque  |  L’évolution de la société japonaise à Hokkaidō

aillent ailleurs, parfois fassent un voyage de plusieurs centaines de kilo-
mètres. Un exemple : un groupe venu de la région de Nagoya s’est implanté 
à Setana. Au bout de deux ou trois ans, il échoue et il demande au gou-
vernement à s’installer ailleurs. Il s’en va alors non pas à côté, mais jusqu’à 
Toikanbetsu, dans un milieu tout à fait différent, à plusieurs centaines de 
kilomètres. Malgré cela, le groupe reste intégré et réussit à Toikanbetsu. 
Cet exemple montre que la société est totalement indépendante des lieux 
qu’elle occupe matériellement. Alors, on pourrait s’étonner : pourquoi 
est-ce que cette société très attachée à la terre dans le vieux Japon n’est 
pas du tout attachée à la terre qu’elle habite à Hokkaidō ? C’est justement 
parce que les Japonais sont très attachés à leur vieux pays qu’ils ne le sont 
pas à leur nouveau milieu. Ils restent fidèles au furusato 古里, littéralement 
le « vieux village », qui est le pays des ancêtres. Une attitude très répandue 
parmi les colons de Hokkaidō consistait à vouloir y faire fortune le plus 
vite possible pour retourner au plus tôt au pays. Ceux qui ont réussi étaient 
peu nombreux, mais même ceux qui ne sont pas parvenus à regagner leur 
vieux pays et sont restés à Hokkaidō y étaient très instables, absolument pas 
attachés à leur nouveau milieu. À ce point même que, dans la région du 
Tokachi, comme il y avait de la place, les colons, dont beaucoup étaient des 
métayers, étaient si peu stables et partaient si souvent que les propriétaires 
étaient obligés de rabaisser les redevances, dans certains cas à un niveau 
symbolique –  cela pour les colons ordinaires, mais aussi pour les colons 
militaires, appelés tondenhei 屯田兵, qui étaient une particularité de la colo-
nisation de Hokkaidō. Ces derniers jouissaient d’une aide très supérieure 
à celle des colons ordinaires de Hokkaidō et étaient maintenus par une 
discipline militaire, de sorte qu’ils n’étaient pas libres de partir comme ils 
le voulaient. Mais même parmi ces tondenhei, quatre sur cinq échouaient 
d’abord et allaient s’établir ailleurs. Il n’existe de statistiques que pour les 
tondenhei, malheureusement, mais avec un taux de fixation de 20 % dans 
leur cas, on peut être certain que le nombre était bien plus bas pour les 
colons ordinaires.

Cela dit, on ne peut pas expliquer toute cette instabilité de la société 
dans son cadre matériel uniquement par la coupure qui existe entre les 
lieux matériels et les lieux mentaux, l’espace de référence que constitue le 
vieux Japon – autrement dit le clivage entre un espace de référence stable 
et un espace matériel instable. Parce qu’à mesure que passent les années, 
l’espace de référence, lui aussi, se déstabilise. Au départ, il y a désintégration 



Conférence

des topologies traditionnelles, puis le temps passe. Dans le nouveau milieu 
s’instaure peu à peu un nouvel espace de référence qui, lui, est plus adapté 
aux conditions matérielles. On entre ainsi dans la deuxième période.

Cette deuxième période est celle de l’enracinement. La société devient 
locale, elle acquiert certaines particularités qui en font la société de 
Hokkaidō, spécifique et différente de celle du reste du Japon. À propos de 
son identité, en japonais dōminsei 道民性 c’est-à-dire, mot à mot, « hok-
kaidité », circulent un grand nombre de mythes. La plupart d’entre eux 
tendent à assimiler les particularités de cette société à l’exemple américain 
du Nord. On parle d’« esprit pionnier », kaitaku seishin 開拓精神, ou bien, 
d’après l’anglais américain pioneer spirit, paionia spiritto パイオニアスピリット, 
ou encore, sur le modèle du Far West, on parle de Far North, et de « bataille 
avec la grande nature », daishizen to no tatakai 大自然との戦い. C’est cette 
bataille avec la grande nature qui aurait forgé l’originalité, la personnalité 
du colon hokkaidois. Ces mythes sont extrêmement intéressants à analyser 
en eux-mêmes, parce que ce sont eux qui conditionnent la perception que 
la société se fait de ses lieux. Ce sont donc eux qui dictent, en partie, l’atta-
chement de la société à ses lieux. Il serait trop long de l’évoquer ici, aussi 
j’en ferai abstraction pour définir l’ordre social et mental qui me semble 
caractériser la société de Hokkaidō.

Le trait fondamental de cette société en formation, c’est que la structu-
ration qui la forme s’est produite moins du dedans que du dehors. En cela, 
elle diffère très profondément, bien entendu, de la société traditionnelle 
ailleurs au Japon. Le premier aspect de cette structuration par l’extérieur, 
c’est que l’espace de l’île est défini par l’État avant d’être peuplé. C’est l’État 
qui trace le carroyage orthogonal définissant les emplacements allotis aux 
colons, de même qu’une grande partie de la toponymie, soit parce que cette 
toponymie se rapporte à l’ordre du carroyage, le goban no me 碁盤の目,  
autrement dit l’« échiquier », soit parce que le gouvernement transcrit, à 
sa façon, la toponymie aïnoue. On peut citer comme petit exemple de ces 
transcriptions le cas d’une localité qui s’appelle Otoineppu, un nom tout à 
fait aïnou, que le gouvernement transcrit Otoinefu 音威子府 : pu devient 
fu. C’est un détail, mais tout à fait symbolique, car le fu 府 assimile cet 
espace, qui est totalement étranger, à la tradition administrative du pays.

Plus concrètement, la structuration de la société s’est fait en grande 
partie par une injonction expresse du gouvernement de constituer des 
groupements locaux, ce qu’on appelle dans toutes les campagnes japonaises 



Augustin Berque  |  L’évolution de la société japonaise à Hokkaidō

buraku 部落 – l’unité fondamentale de la société. Dans le vieux Japon, cela 
correspond à la communauté locale traditionnelle. On l’appelle buraku à 
Hokkaidō comme au vieux Japon. Cependant, le buraku de Hokkaidō, 
ce groupe de base, s’est formé vers la fin de Meiji parce que, spécifique-
ment, le gouvernement avait compris que l’état d’astructuration de la 
société compromettait la colonisation et le développement économique. 
Ayant saisi qu’il fallait structurer la société, il a enjoint aux municipalités 
de faire conclure à tous les groupements encore informels des agriculteurs 
ce qu’il a appelé des contrats d’association, mōshiawase keiyaku 申し合わせ
契約. Les buraku de Hokkaidō sont nés de ce type de contrats. Aussitôt 
créés, ces groupes ont été intégrés dans la politique agricole de l’État, parce 
qu’une des fonctions de ces contrats était justement de créer des unités 
locales pour recevoir et mettre en œuvre cette politique agricole, dont un 
des aspects essentiels était de susciter la constitution de coopératives. Or, les 
coopératives, il y en avait bien sûr de plusieurs tailles, mais les plus petites, 
qu’on appelait nōji jūgyōkumiai 農事従業組合 et qui étaient de petites coo-
pératives d’entraide pour le travail de base, correspondaient au buraku. La 
coïncidence entre le buraku et la coopérative a conduit peu à peu à une 
assimilation de fait, dont un des effets a été leur développement très rapide 
à Hokkaidō. Ainsi, avant la guerre, la grande majorité des agriculteurs de 
Hokkaidō était organisée en coopératives, tandis que dans le reste du pays, 
la plupart travaillaient encore dans le cadre de communautés tradition-
nelles. Les buraku de Hokkaidō se sont constitués pour l’accomplissement 
d’une fonction particulière : la fonction agricole. À l’origine, il ne s’agit pas 
de communautés comme les communautés traditionnelles du vieux Japon, 
il s’agit d’associations fonctionnelles remplissant un but précis.

Or, qui dit fonctionnalité du groupe de base dit qu’il existe en fonction 
d’un appareil dont il est un élément. C’est un appareil supralocal, que ce 
soient les circuits économiques du Japon ou bien l’appareil de la politique 
agricole de l’État. Le buraku est donc un groupe de base qui ne constitue 
qu’un élément au regard de la totalité qu’est le groupe traditionnel de la 
communauté du vieux Japon. Il est partiel. Cette fonctionnalité se retrouve 
aussi au niveau de l’individu et des membres qui composent le buraku. En 
effet, dès le départ, le colon est jeté dans l’économie de marché, il se définit 
en tant que producteur de vivres et vend sa production. Il ne se définit pas 
comme un habitant d’un milieu local, mais comme un producteur fonc-
tionnel. Il a sa fonction dans un appareil supralocal, qui recouvre toutes 



Conférence

les localités. Pour reprendre la distinction désormais commune en français 
entre « paysan » et « agriculteur » : le paysan est un individu qui se définit 
par le milieu auquel il appartient ; l’agriculteur, lui, se caractérise par la 
fonction économique qui est la sienne. On pourrait dire que les habitants 
des campagnes de Hokkaidō, dès le départ, n’étaient pas des paysans, ou 
étaient moins des paysans que des agriculteurs. Ils étaient fonctionnels. Au 
contraire, aujourd’hui encore, dans le reste du pays (et c’est une des parti-
cularités de la société rurale japonaise), les campagnes sont peuplées de pay-
sans. C’est pour cela que, en particulier, quand les agriculteurs ne bouclent 
plus leur budget, ils prennent en outre une fonction non agricole, pour 
neuf sur dix d’entre eux, et que beaucoup passent plus de temps à la ville, 
à l’usine ou sur les chantiers, qu’ils n’en passent au village et à l’agriculture. 
Néanmoins, ils persistent à se sentir paysans, à se dire paysans. Ils existent 
en tant que paysans.

Ce fonctionnalisme des structures sociales de Hokkaidō se retrouve 
directement dans l’organisation spatiale. En effet, les campagnes de 
Hokkaidō ont été peuplées en habitat dispersé, c’est-à-dire que chaque 
colon était sur son terrain avec sa maison, sans possibilité de village. Cet 
habitat dispersé, où résident des agriculteurs, se distingue très bien fonc-
tionnellement dès le début : des petits centres de service, habitat groupé 
où l’on trouve les commerçants, les administrateurs, etc. Dès l’origine, il y 
a une complémentarité fonctionnelle entre la campagne et la ville. La ville 
organise la circulation économique de la campagne, son encadrement poli-
tique, religieux… Naturellement, ce sont de petites villes, de quelques cen-
taines ou milliers d’habitants, mais qui fonctionnellement sont des villes 
parce qu’il n’y réside pas ou peu d’agriculteurs, et qu’elles se définissent 
en tant qu’appareil local d’un appareil plus vaste, supralocal, que ce soit 
celui de l’État, des circuits économiques ou autres. De cette organisation 
spatiale fonctionnelle, il résulte alors que l’agriculteur de Hokkaidō, per-
pétuellement et dès le début, ne se pense pas uniquement dans le cadre 
de son milieu local. Il pense toujours au-delà de l’horizon immédiat : au 
marché où sa production sera vendue, à la politique agricole qui définit ce 
qu’il doit faire, etc. C’est-à-dire que, dès le début, fonctionnellement, il est 
intégré dans un appareil supralocal. Pour illustrer le propos, prenons le cas 
de la région du Tokachi, célèbre pour ses haricots rouges azuki 小豆, qui 
servent à faire un grand nombre de pâtisseries japonaises. La production 
de ce haricot rouge est très spéculative parce qu’elle est sensible au climat ; 



Augustin Berque  |  L’évolution de la société japonaise à Hokkaidō

elle varie beaucoup selon les années et la demande. Pour le producteur de 
ces azuki, le centre de son monde n’est pas seulement son champ, ou son 
espace vécu immédiat, mais c’est aussi la bourse où se joue le cours de 
l’azuki, qui se trouve à Obihiro. Ainsi, dès le départ, il pense son espace 
de référence au-delà de l’horizon local. Cette espèce de décentrement entre 
le milieu où il vit et le milieu dans lequel il pense son espace de référence 
illustre ce dont je parlerai ensuite.

Le milieu local cesse donc d’être ce centre du monde qu’il est pour le 
paysan traditionnel. Or, est-ce qu’on peut vivre sans un centre ? Non, je 
ne le pense pas. Il faut que se produise alors, en même temps, un recentre-
ment. À Hokkaidō, il semble que ce recentrement se soit produit non pas 
sur le marché national ou international, ce qui n’est pas possible, mais sur 
la famille, la cellule conjugale et l’individu. En effet, individu et famille, 
soit la cellule conjugale, ont pris dès le début une valeur qu’ils n’avaient pas 
dans la société traditionnelle, pour la bonne raison que l’émergence de la 
cellule conjugale à Hokkaidō est le produit de son détachement du lignage 
comme de la maison lignagère ie ainsi que du clan affin, dōzokudan 同族団, 
c’est-à-dire parenté, mais une parenté souvent très éloignée. Ni la maison 
lignagère, ni le clan affin du dōzokudan ne sont venus à Hokkaidō, et n’est 
restée que la cellule conjugale. Un indice de cette émergence de la cellule 
conjugale est qu’à Hokkaidō, le taux de divorce a été très vite beaucoup plus 
bas que dans les campagnes traditionnelles. Par exemple, vers 1900, dans 
le département d’Akita, il était de 5,88 pour 1 000 habitants en raison du 
fait qu’on y répudiait facilement les femmes quand elles n’agréaient pas à 
la famille de leur mari. Le rapport contractuel entre les deux époux y avait 
peu de poids en regard des exigences du lignage. À Hokkaidō, au contraire, 
très vite, le taux de divorce a baissé, et vers 1900 il n’était que de 2,8 ‰ ; 
deux fois moins élevé que dans la région d’Akita, alors que cette dernière est 
de celles qui ont fourni le plus d’immigrants à Hokkaidō. C’est un indice 
parmi d’autres, qui me semble assez représentatif.

Pour ce qui est de l’émergence de l’individu, il est beaucoup plus difficile 
de la cerner, parce qu’il est très facile de tomber à ce sujet dans les mythes, 
dont celui du pionnier à l’américaine. Il semble toutefois évident que 
l’émergence de l’individu résulte elle aussi de la désintégration des topolo-
gies traditionnelles : l’individu se définit par sa place dans un ordre social, 
moins qu’en tant que tel, ce qui se traduit en particulier dans les niveaux de 
langue. On ne dit pas « je », on se présente d’après sa place dans cet ordre 



Conférence

social. Or, à Hokkaidō, très vite, les niveaux de langue se sont très sensible-
ment appauvris. On remarque aujourd’hui une évolution en ce sens dans 
tout le Japon, mais à Hokkaidō elle était très nette bien auparavant et elle 
l’est toujours davantage que dans le reste du pays – par exemple, le langage 
féminin y est beaucoup plus proche du langage masculin. Autre indice, les 
mots employés pour dire « je », « tu » et « vous » sont moins nombreux que 
dans les autres régions : celui qui parle se définit plus volontiers comme 
« je » en tant que tel que par sa place dans la société. Pour mentionner un 
dernier exemple, il y a un an environ, en 1976, le Hokkaidō shinbun 北海
道新聞, le plus grand journal de l’île, publiait l’interview d’une étudiante 
de Kushiro, une ville dans l’est, partie faire ses études dans une université 
à cycle court, tandai 短大, à Aizu, Aizuwakamatsu, dans le département 
de Fukushima. Elle disait aux journalistes : « Les gens d’Aizu, ils acceptent 
comme ça le point de vue de leur entourage, de leur milieu. » Elle emploie 
l’expression sunnari ukeireru すんなり受け入れる : « Ils le font leur, comme 
ça, directement ». Puis elle dit : « Moi, à leur place, je ferais plutôt ce que j’ai 
envie de faire. » (Watashi nara yaritai koto o yatte shimaimasu 私ならやりたい
ことをやってしまいます。) Il s’agit là d’une personnalité tout à fait différente.

La troisième période enfin, celle de la délocalisation, se caractérise par 
une perte du localisme. Si on résume l’évolution des deux périodes précé-
dentes, on voit qu’elles se ramènent à l’affaiblissement des ordres sociaux 
fondés sur les relations de parenté et de localité et au contraire à un renfor-
cement de l’ordre social fondé sur le primat de l’individu et des fonctions. 
Cela conduit directement à un affaiblissement de l’attachement de la société 
à ses lieux. En effet, si l’individu se définit comme ressortissant à un certain 
milieu, dans une topologie sociale définie, il ne peut pas quitter ce milieu 
sans une crise profonde de sa personnalité, et donc le fera très difficilement. 
Au contraire, s’il se définit d’abord comme individu « je » face au monde, la 
crise sera beaucoup moins profonde, et il quittera son milieu beaucoup plus 
facilement. C’est ainsi qu’on voit que l’agriculteur de Hokkaidō quitte sa 
fonction de producteur agricole quand elle ne suffit pas à assurer son exis-
tence, et par la même occasion, il quitte son milieu. En somme, les lieux, 
dans ce type de rapports sociaux, sont subordonnés à la fonction : si elle 
marche, on reste, sinon, on l’abandonne. Et la subordination des lieux aux 
fonctions est un des attributs les plus décisifs des sociétés urbanisées, tech-
nologiques. Vous pouvez voir, dans une société urbanisée, des aires entières 
subordonnées à un très petit nombre de fonctions : par exemple, une ville 



Augustin Berque  |  L’évolution de la société japonaise à Hokkaidō

dortoir. Au contraire, c’est l’inverse dans une société traditionnelle, où ce 
sont les fonctions qui sont subordonnées aux lieux, selon leur échelle. Par 
exemple, dans un petit village traditionnel, vous trouverez toutes les fonc-
tions nécessaires, ou presque, à l’existence des gens qui y habitent.

Or, si dans les sociétés urbanisées les lieux sont subordonnés aux fonc-
tions – et il me semble que c’est un des traits remarquables de cette île – ce 
n’est pas un hasard si l’urbanisation est beaucoup plus poussée à Hokkaidō 
que dans le reste du Japon. Si l’on compare la proportion de la population 
qui vit dans les campagnes à celle de la population urbaine, Hokkaidō est 
classée même avant le Kantō, la région de Tokyo. Dans le Kantō, les villes 
sont très grandes, mais les campagnes sont aussi très peuplées, tandis qu’à 
Hokkaidō, les villes sont grandes et les campagnes sont, comparativement, 
des déserts. C’est un critère quantitatif, mais il y a aussi des critères quali-
tatifs. Dans les sociétés urbanisées, le taux de délinquance augmente, par 
exemple, celui d’alcoolisme aussi, souvent – pas systématiquement, mais 
c’est un des critères. Tokyo a les taux d’alcoolisme et de délinquance parmi 
les plus hauts du Japon, et il en va de même à Hokkaidō. Le taux de divorce 
constitue un autre indice de cet état de fait. J’ai déjà rappelé que le taux de 
divorce était un signe de modernité parce qu’il était élevé dans la société 
traditionnelle, et qu’ensuite il s’abaisse puis, quand l’urbanisation pro-
gresse, il augmente de nouveau. C’est le cas dans toutes les villes du Japon 
depuis la guerre. Or, depuis quelques années, Hokkaidō, qui avait un taux 
très bas, a dépassé celui des plus grandes villes, et a maintenant le taux le 
plus élevé du pays. Que signifient ces indices de délinquance, de divorce, 
etc. ? Cela révèle que l’individu est moins maintenu dans un ordre social 
qu’il ne l’était dans la société traditionnelle. Par exemple, dans la région du 
Tokachi, dans la municipalité de Toyokoro, où se trouve une localité que 
l’on surnomme le secteur Ninomiya, parce que peuplé par des adeptes de 
la doctrine de Ninomiya Sontoku 二宮尊徳 (dont un des aspects est que 
les groupes adeptes ont une structure communautaire très stricte, que l’on 
peut assimiler à la communauté traditionnelle), il y a une coïncidence très 
curieuse entre ces structures et le taux d’attachement à la terre. Dans ce 
secteur Ninomiya, le taux d’émigration rurale est très inférieur à ce qu’il est 
dans le reste de la municipalité et de Hokkaidō.

Pour conclure en quelques mots, Hokkaidō est ainsi une des régions les 
plus avancées du Japon sur la voie de l’urbanisation, par la fonctionnali-
sation des lieux et donc la décroissance de l’attachement de l’individu aux 



Conférence

lieux qu’il occupe. Peut-on dire que les autres vont suivre la même voie ? 
Je ne le pense pas. Il est même évident que non. Dans le reste du pays, il 
continue à subsister, non pas bien sûr la communauté traditionnelle qui a 
été ébranlée depuis plusieurs générations, mais quelque chose des anciennes 
topologies, très différent des topologies mentales et sociales de la société 
française. C’est en raison de ces topologies spécifiques de la société japo-
naise que l’attachement des agriculteurs à la terre est beaucoup plus fort au 
Japon qu’il ne l’est en France, par exemple. Mais à Hokkaidō ce n’est pas 
le cas, et le reste du Japon ne montre pas du tout une tendance à suivre la 
même évolution.




